
1 
 

E se ci sposassimo per amore? 

Luca Lunardon. Per la Diocesi di Bologna, 29 novembre 2025 

 

Pensando all’incontro di stamattina mi è venuto in mente un episodio che ascoltai 
qualche anno fa in una conferenza. Nel 1940 i genitori della relatrice (che allora avevano 
18 e 20 anni di età) chiesero di potersi sposare. Lui stava per partire per la guerra, i 
parenti dissero loro che era una pazzia, ma si sposarono lo stesso con una cerimonia 
molto modesta. Dopo la celebrazione la mamma di lei, nonna Ida, si avvicinò alla figlia 
dicendole: «Bene, ti sei sposata. Può andare bene o può andare male. DEVE andare 
bene». 
 
Nonna Ida esprimeva il modo in cui al tempo erano intesi la famiglia e il matrimonio. Lei 
allora aveva 46 anni, 9 figli, 3 dei quali erano già morti. Era piegata per il duro lavoro, dal 
punto di vista affettivo il marito non la coccolava certamente, dal punto di vista 
sessuale era “usata” da lui. Queste cose, che stonano con la sensibilità odierna, vanno 
però considerate nel contesto del tempo: le donne avevano poche possibilità di studio 
e di lavoro retribuito, magari avevano una spinta romantica verso l’amore, ma i ragazzi 
maschi venivano da cultura – quella del ventennio fascista – che neanche si poneva la 
questione della parità tra uomo e donna. In più, era il marito che portava in casa ciò che 
serviva per mantenersi, compito della moglie era essere una buona madre ed 
educatrice dei figli e gestire la casa. In questo quadro le famiglie tenevano, e in queste 
famiglie esteriormente stabili potevano accadere cose anche tristi, di autoritarismo e 
talvolta di violenza. C’era molta sofferenza subita dai più deboli (donne e bambini). 
Anche questa famiglia, insomma, aveva le sue difficoltà. 
 
Da allora sono passati 70 anni che sembrano 700. Pensate ai cambiamenti: lo sviluppo 
industriale, la possibilità del divorzio, l’ingresso della donna nel mondo del lavoro, la 
globalizzazione, il boom della ricchezza per tutti... e una tendenza verso 
l’individualismo, che fa perdere un riferimento comune. Chi è nato negli anni in cui 
questo processo è avvenuto, poi, oggi ha la mia età: parliamo di chi ha circa 30/40 anni, 
buona parte delle persone che accompagnate nei corsi al matrimonio. Chi ha la mia età 
è cresciuto con la promessa che avremmo potuto avere tutto, e oggi si sente dire: «No, 
mi dispiace, ci siamo sbagliati. C’è la crisi, la guerra... i tempi sono cambiati». 
 
Capite che chi è giovane fa fatica a progettarsi in questa situazione. Le famiglie, e chi 
prova cristianamente a fare famiglia, oggi portano il segno di questo tempo di 
precarietà. Inoltre, c’è un analfabetismo nella relazione, perché non c’è qualcuno che 
insegna ad amare. Se non si impara ad amare, si pensa che sia solo questione di trovare 
la persona giusta. E invece non è solo questo, ma costruire una relazione stabile, 
paritaria, dove ci sia rispetto e un innamorarsi che deve diventare amore costruendolo 
giorno per giorno, con appoggio reciproco, bontà, tenerezza… vedete quante cose ci 
vogliono per fare una relazione? La nonna Ida, dicendo a sua figlia che il matrimonio 



2 
 

avrebbe dovuto andare bene, pensava di chiedere tanto… e invece chiedeva troppo 
poco. Quindi, oggi, ci domandiamo: e se ci sposassimo per amore? 
 
Paradossalmente, però, è proprio la riscoperta dell’amore romantico nella relazione di 
coppia ad aver messo in questione la necessità della sua celebrazione nel sacramento. 
Quando non c’era questa sensibilità, ci si sposava e se andava bene ci si amava, oppure 
ci si sposava dentro una società che conosceva solo questa modalità di lasciare la 
famiglia di origine per andare a vivere con altre persone. E si entrava in un’esperienza 
che a lungo termine poteva anche non essere significativa dal punto di vista affettivo. 
Un po’ come quando, nel lavoro, se non piace si porta pazienza, perché comunque 
bisogna mantenersi. 
 
Quando la dimensione romantica ha preso il sopravvento, è arrivato il contrario: ci si 
ama, e se va bene ci si sposa. Mettendo in primo piano l’amore, la relazione si può vivere 
in forma privata e non pubblica, e l’istituzione appare ciò che contraddice la sua realtà 
(come quando si dice che “il matrimonio è la tomba dell’amore”). 
Quindi, l’idea dominante di chi non celebra il matrimonio è che il reciproco amore basti 
a sé stesso, che il criterio della sua bontà sia l’amore che si vive, senza bisogno di 
inquadrarlo in un’istituzione che porta delle costrizioni giuridiche. Se poi ci 
aggiungiamo anche il fatto che il matrimonio celebrato in Chiesa è indissolubile, questa 
distanza aumenta ancora di più, per la fatica attuale a immaginare qualcosa che possa 
durare per sempre1. 
Noi, però, sappiamo che amare è questione di decisione, non solo di sentimento. E qui 
possiamo entrare dal punto di vista della formazione e dell’accompagnamento, per 
sostenere questo amore e vedere anche il sacramento del matrimonio in tale 
prospettiva. 
 
Quasi 10 anni fa è stata pubblicata Amoris laetitia. Ha fatto molto rumore per l’ottavo 
capitolo, sul discernimento nelle situazioni “imperfette” o di fallimento, ma in realtà i 
suoi capitoli più estesi e importanti sono il quarto, dedicato proprio all’amore nel 
matrimonio, e il quinto che tratta dell’amore che diventa fecondo. 
Quello che ha fatto Amoris laetitia, quindi, ancora più di dire come accompagnare le 
fragilità, è stato rimettere al centro l’amore. 
 
“Il nostro insegnamento sul matrimonio e la famiglia non può cessare di ispirarsi e di 
trasfigurarsi alla luce di questo annuncio di amore e di tenerezza, per non diventare 
mera difesa di una dottrina fredda e senza vita. Infatti, non si può neppure comprendere 
pienamente il mistero della famiglia cristiana se non alla luce dell’infinito amore del 
Padre, che si è manifestato in Cristo, il quale si è donato sino alla fine ed è vivo in mezzo 
a noi. Perciò desidero contemplare Cristo vivente che è presente in tante storie 
d’amore, e invocare il fuoco dello Spirito su tutte le famiglie del mondo” (Amoris laetitia 
59). 
 

 
1 Cf. Sesboüé, B., Invito a credere. Credere nei sacramenti e riscoprirne la bellezza, San Paolo, 273-283. 



3 
 

E poi, per quanto riguarda il sacramento, 
 
“Il sacramento del matrimonio non è una convenzione sociale, un rito vuoto o il mero 
segno esterno di un impegno. Il sacramento è un dono per la santificazione e la salvezza 
degli sposi, perché «la loro reciproca appartenenza è la rappresentazione reale, per il 
tramite del segno sacramentale, del rapporto stesso di Cristo con la Chiesa. Gli sposi 
sono pertanto il richiamo permanente per la Chiesa di ciò che è accaduto sulla Croce; 
sono l’uno per l’altra, e per i figli, testimoni della salvezza, di cui il sacramento li rende 
partecipi» [Giovanni Paolo II, Familiaris consortio, 13]. Il matrimonio è una vocazione, 
in quanto è una risposta alla specifica chiamata a vivere l’amore coniugale come segno 
imperfetto dell’amore tra Cristo e la Chiesa. Pertanto, la decisione di sposarsi e di 
formare una famiglia dev’essere frutto di un discernimento vocazionale” (Amoris 
laetitia 72). 
 
Qui vediamo che l’amore viene messo al centro, ma in maniera realista. Prima viene 
analizzato il cosiddetto inno alla carità di San Paolo (1 Cor 13,4-7) 
 
“La carità è paziente, 
benevola è la carità; 
non è invidiosa, 
non si vanta, 
non si gonfia d’orgoglio, 
non manca di rispetto, 
non cerca il proprio interesse, 
non si adira, 
non tiene conto del male ricevuto, 
non gode dell’ingiustizia 
ma si rallegra della verità. 
Tutto scusa, 
tutto crede, 
tutto spera, 
tutto sopporta”. 
 
E, dopo aver percorso questo inno, passa alla carità coniugale. 
 
“L’inno di san Paolo, che abbiamo percorso, ci permette di passare alla carità 
coniugale. Essa è l’amore che unisce gli sposi, santificato, arricchito e illuminato dalla 
grazia del sacramento del matrimonio. È «un’unione affettiva», spirituale e oblativa, che 
però raccoglie in sé la tenerezza dell’amicizia e la passione erotica, benché sia in grado 
di sussistere anche quando i sentimenti e la passione si indebolissero. Il Papa Pio XI ha 
insegnato che tale amore permea tutti i doveri della vita coniugale e «tiene come il 
primato della nobiltà». Infatti, tale amore forte, versato dallo Spirito Santo, è il riflesso 
dell’Alleanza indistruttibile tra Cristo e l’umanità, culminata nella dedizione sino alla 
fine, sulla croce: «Lo Spirito, che il Signore effonde, dona il cuore nuovo e rende l’uomo 



4 
 

e la donna capaci di amarsi come Cristo ci ha amato. L’amore coniugale raggiunge 
quella pienezza a cui è interiormente ordinato, la carità coniugale” (Amoris laetitia 120). 
 
“Il matrimonio è un segno prezioso, perché «quando un uomo e una donna celebrano il 
sacramento del Matrimonio, Dio, per così dire, si “rispecchia” in essi, imprime in loro i 
propri lineamenti e il carattere indelebile del suo amore. Il matrimonio è l’icona 
dell’amore di Dio per noi. Anche Dio, infatti, è comunione: le tre Persone del Padre, del 
Figlio e dello Spirito Santo vivono da sempre e per sempre in unità perfetta. Ed è proprio 
questo il mistero del Matrimonio: Dio fa dei due sposi una sola esistenza». Questo 
comporta conseguenze molto concrete e quotidiane, perché gli sposi, «in forza del 
Sacramento, vengono investiti di una vera e propria missione, perché possano rendere 
visibile, a partire dalle cose semplici, ordinarie, l’amore con cui Cristo ama la sua 
Chiesa, continuando a donare la vita per lei” (Amoris laetitia 121). 
 
“Tuttavia, non è bene confondere piani differenti: non si deve gettare sopra due persone 
limitate il tremendo peso di dover riprodurre in maniera perfetta l’unione che esiste tra 
Cristo e la sua Chiesa, perché il matrimonio come segno implica «un processo 
dinamico, che avanza gradualmente con la progressiva integrazione dei doni di Dio»” 
(Amoris laetitia 122). 
 
“Una delle cause che portano alla rottura dei matrimoni è avere aspettative troppo alte 
riguardo alla vita coniugale. Quando si scopre la realtà, più limitata e problematica di 
quella che si aveva sognato, la soluzione non è pensare rapidamente e 
irresponsabilmente alla separazione, ma assumere il matrimonio come un cammino di 
maturazione, in cui ognuno dei coniugi è uno strumento di Dio per far crescere l’altro. È 
possibile il cambiamento, la crescita, lo sviluppo delle buone potenzialità che ognuno 
porta in sé. Ogni matrimonio è una “storia di salvezza”, e questo suppone che si parta 
da una fragilità che, grazie al dono di Dio e a una risposta creativa e generosa, via via 
lascia spazio a una realtà sempre più solida e preziosa” (Amoris laetitia 221). 
 
Quindi, qui capiamo che si mette senza paura l’amore al centro, ma lo si fa in modo 
realista. Infatti, il matrimonio è un sacramento molto originale rispetto agli altri, perché 
in esso è una situazione umana che viene assunta a dono di Dio, e viene marcata come 
caratteristica della relazione tra Cristo e la Chiesa. A differenza dell’acqua, dell’olio, 
del pane e del vino, che sono la “materia” che insieme a formula e ministro fanno gli 
altri sacramenti, l’amore tra uomo e donna è una realtà che cambia nel tempo, e infatti 
abbiamo un’altra caratteristica che distingue il matrimonio dagli altri sacramenti, cioè 
il fatto che i ministri non sono il ministro ordinato (diacono, presbitero, vescovo), ma gli 
sposi stessi. 
 
Se ragioniamo guardando pastoralmente la celebrazione dei sacramenti, ci vengono in 
mente una serie di problemi di cui siamo abbastanza consapevoli. Pensiamo in 
generale alla partecipazione a Messa, a come si accoglie la domanda di celebrare i 
sacramenti dell’iniziazione cristiana (Battesimo, Cresima, Eucaristica), a come ci si 



5 
 

confessa, a quante persone ricevono l’ordine sacro, al sacramento dell’unzione dei 
malati rinviato alla fine della vita, quando invece dovrebbe essere un sacramento di 
guarigione. Vedete che non abbiamo difficoltà solo con il sacramento del matrimonio... 
 
Se poi guardiamo il rapporto tra l’esperienza dei sacramenti e le pratiche, cioè il modo 
di vivere che la celebrazione dei sacramenti dovrebbe suscitare, possiamo avere 
commenti moralistici del tipo: “la gente non si impegna, non è preparata, non è matura, 
i preti non sanno fare il loro mestiere, non si spiegano...” e sono motivi veri, perché sono 
umani. E quindi, magari, moltiplichiamo le catechesi, perché pensiamo che il problema 
sia che le persone non capiscono abbastanza. E visto che non cambia granché, ci 
domandiamo: perché una tale somma di buone intenzioni (per dare ad altri una cosa 
della quale siamo convinti) produce una tale fatica? 
Se non ci accontentiamo della logica moralistica (giusto/sbagliato, preparato/non 
preparato...) sorgono domande rilevanti, e vediamo che la vera questione è la 
corrispondenza tra la pratica sacramentaria e l’identità cristiana. 
 
Alcuni testi di Luca che riguardano l’accesso alla fede sembrano costruiti sullo stesso 
modello2. Sono l’episodio dei discepoli di Emmaus (Lc 21,13-35), del battesimo 
dell’etiope (At 8, 26-40) e il primo racconto della conversione di Saulo (At 9,1-20). Sono 
tre testi in cui la mediazione della Chiesa permette ai discepoli di accedere alla fede. E 
questa mediazione è attestata a tre livelli: 
- Tale mediazione è presente attraverso l’annuncio della morte e risurrezione di Gesù 
come chiave di lettura di tutte le scritture, e si coglie il senso di questo attraverso una 
guida. 
- Questa fede rimane incompiuta finché non avviene un gesto sacramentale: lo 
spezzare il pane, il battesimo, l’imposizione delle mani. 
- Gli occhi si aprono, ma su una assenza: chi aveva loro aperto gli occhi scompare, e 
questa presenza diventata invisibile spinge i testimoni a proclamarla nell’impegno 
missionario. 
 
Quindi, la Chiesa ha il compito, in mezzo al mondo e per il mondo, di mantenere viva la 
memoria di ciò che Gesù ha vissuto e del perché Dio lo ha risuscitato dalla morte; 
memoria attraverso le Scritture, lette e interpretate come parlanti di lui e della sua 
Parola viva; memoria attraverso i sacramenti, riconosciuti come gesti salvatori; 
memoria attraverso la testimonianza etica della conversione, vissuta come servizio 
dell’umanità. 
 
SCHEMA (vedi slide) 
 
La questione centrale è la sacramentalità, termine teologico che comprende anche 
l’esperienza liturgica: dove si mette, che posto ha nella vita cristiana? Che funzione 
dovrebbe avere? Perché, quando la parola di Dio (o, peggio, la parola umana) deborda 
sulla liturgia, i sacramenti diventano un mezzo per far passare le cose più concettuali 

 
2 Qui seguo quanto presenta CHAUVET, L.-M., I sacramenti. Aspetti teologici e pastorali, Àncora, 50-63. 



6 
 

(si dice la Messa per poter fare l’omelia, si posticipa la Cresima per fare due anni di 
catechesi in più...) La liturgia, poi, se sborda nella carità diventa un impegno.  
 
Allora, la sacramentalità come categoria cosa ci dice? Negli ultimi quattro secoli di 
storia abbiamo perso questo aspetto, dedicandoci soprattutto all’aspetto disciplinare 
e canonistico dei sacramenti3. Oggi, invece, rimettere l’amore al centro del sacramento 
del matrimonio cosa ci dice? 
 
Se la parola di Dio sta dalla parte della rivelazione e l’etica dalla parte della nostra 
assunzione responsabile nella storia, la liturgia è esattamente il luogo in cui queste due 
libertà si giocano. Incontro tra libertà, nei momenti cruciali della nostra esperienza, che 
detto in termini teologici è l’interazione tra la grazia di Dio e il nostro assenso. 
Vedete quanto questa questione è decisiva, e deve permettere di fare esperienza di 
questa cosa? Nel sacramento deve succedere che la libertà di Dio e quella delle 
persone, in un momento determinato nella loro vita, per la mediazione della Chiesa (e 
non come atto di devozione individuale) si incontrano e fanno il corpo di ciò che viene 
dopo. 
 
Quando si parla di fede nella celebrazione del matrimonio, si intende la consapevolezza 
della nostra dimensione umana davanti a Dio, perché non è la stessa cosa (per 
esempio) guardarsi con occhi umani e guardarsi con gli occhi di Dio. Noi abbiamo 
trascurato molto nei secoli passati la realtà sacramentale in senso stretto (cioè come 
si intendeva la sacramentalità nei primi secoli della Chiesa, prima dell’esasperazione 
neoscolastica e della sistematizzazione nel concilio di Trento). Guardando il 
matrimonio in chiave giuridica, ad esempio, riduciamo l’indissolubilità a una catena al 
collo, a una prova di sforzo. Noi dobbiamo restituire al sacramento tutta la sua portata, 
che non può essere compresa senza essere messa in dialogo con la cultura in ogni 
tempo. Così si può dire il sacramento ancora oggi.  
 
Tutta la realtà sacramentale necessita di uno sguardo adeguato: ogni sacramento 
custodisce una promessa garantita da Dio, in cui si entra con la logica del dono del 
dono sorprendente. Così saltano le categorie giuridiche come unico punto di vista per 
guardare il matrimonio. Non un dover essere ma un poter essere, sotto la verità 
evangelica: considerate come Gesù si poneva nei confronti della storia e delle storie: 
precede, sorprende, esercita il ministero del dono. Dobbiamo prendere questo 
paradigma e applicarlo alla nostra cultura, alla quale la Chiesa può ancora offrire 
molto, e avere fiducia nel gratuito. Avere incastrato il matrimonio nella logica 
commerciale del contratto non è gratuità, non è più fede, ma diventa un peso incapace 
di accompagnare umanamente una storia. 
Noi abbiamo un immenso patrimonio teologico, spirituale, culturale e umano che, 
liberato da una trama giuridica che da sola non rende giustizia, potrebbe essere 
riscoperto in tutta la sua ricchezza. 

 
3 Sul concetto di sacramentalità lungo la storia della Chiesa, cf. CHAUVET, L.-M., «Sacramento: un concetto 
analogico», in ID., Della mediazione. Quattro studi di teologia sacramentaria fondamentale, Cittadella, 123-179. 



7 
 

 
Quello che faremo insieme, oggi, è dirci la ricchezza del sacramento del matrimonio, 
come possa illuminare la vita degli sposi e di chi magari non sente il bisogno di 
celebrarlo. Non accontentandoci di una impostazione giuridica o contrattualistica, 
vorremmo guardare alla sacramentalità, riconoscendola nelle tre caratteristiche 
fondamentali dell’amore nel matrimonio cristiano, che sono l’unità, l’indissolubilità e 
la fecondità. 
 
 
 
TESTI DI RIFERIMENTO DOPO LA PAUSA 
 
Unità/esclusività 
 
“La prima proprietà essenziale del matrimonio, l’unità, [...] può essere definita come 
l’unione unica ed esclusiva tra una sola donna e un solo uomo o, in altre parole, come 
l’appartenenza reciproca dei due, che non può essere condivisa con altri” (Dicastero 
per la Dottrina della Fede, Una caro. Elogio della monogamia, 2025, 5). 
 
“Sebbene ciascuna unione sponsale sia una realtà unica, incarnata nei limiti umani, 
ogni matrimonio autentico è un’unità composta da due singoli, che richiede una 
relazione così intima e totalizzante da non poter essere condivisa con altri. Allo stesso 
tempo, poiché è un’unione tra due persone che hanno esattamente la stessa dignità e 
gli stessi diritti, essa esige quell’esclusività che impedisce all’altro di essere 
relativizzato nel suo valore unico e di essere usato solo come mezzo tra gli altri per 
soddisfare dei bisogni. Questa è la verità della monogamia che la Chiesa legge nella 
Scrittura, quando afferma che da due diventano “una sola carne”. È la prima 
caratteristica essenziale e inalienabile di quell’amicizia così peculiare che è il 
matrimonio, e che richiede come manifestazione esistenziale una relazione 
totalizzante – spirituale e corporea – che matura e cresce sempre più verso un’unione 
che rifletta la bellezza della comunione trinitaria e dell’unione tra Cristo e il suo amato 
Popolo” (Dicastero per la Dottrina della Fede, Una caro. Elogio della monogamia, 2025, 
154). 
 
“Quest’unione esige la crescita costante dell’amore [...]. L’unità matrimoniale non è 
solo una realtà che deve essere sempre meglio compresa nel suo senso più bello, ma 
anche una realtà dinamica, chiamata a uno sviluppo continuo. Come afferma il 
Concilio Vaticano II, il marito e la moglie «sperimentano il senso della propria unità e 
sempre più pienamente la conseguono» [Gaudium et spes, 48]. Perché «il meglio è 
quello che non è stato ancora raggiunto, il vino maturato col tempo» [Amoris laetitia, 
135]” (Dicastero per la Dottrina della Fede, Una caro. Elogio della monogamia, 2025, 
156). 
 
 



8 
 

Indissolubilità/fedeltà 
 
“L’amore matrimoniale non si custodisce prima di tutto parlando dell’indissolubilità 
come di un obbligo, o ripetendo una dottrina, ma fortificandolo grazie ad una crescita 
costante sotto l’impulso della grazia. L’amore che non cresce inizia a correre rischi, e 
possiamo crescere soltanto corrispondendo alla grazia divina mediante più atti di 
amore, con atti di affetto più frequenti, più intensi, più generosi, più teneri, più allegri. Il 
marito e la moglie sperimentano il senso della propria unità e sempre più pienamente 
la conseguono. Il dono dell’amore divino che si effonde sugli sposi è al tempo stesso 
un appello ad un costante sviluppo di questo regalo della grazia” (Francesco, Amoris 
laetitia, 134). 
 
“Questa inequivocabile insistenza sull'indissolubilità del vincolo matrimoniale ha 
potuto lasciare perplessi e apparire come un'esigenza irrealizzabile. Tuttavia Gesù non 
ha caricato gli sposi di un fardello impossibile da portare e troppo gravoso, più pesante 
della Legge di Mosè. Venendo a ristabilire l'ordine iniziale della creazione sconvolto dal 
peccato, egli stesso dona la forza e la grazia per vivere il matrimonio nella nuova 
dimensione del regno di Dio. Seguendo Cristo, rinnegando se stessi, prendendo su di 
sé la propria croce, gli sposi potranno capire il senso originale del matrimonio e viverlo 
con l'aiuto di Cristo. Questa grazia del Matrimonio cristiano è un frutto della croce di 
Cristo, sorgente di ogni vita cristiana” (Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1615). 
 
“L’indissolubilità del matrimonio (“Quello dunque che Dio ha congiunto, l’uomo non lo 
separi”: Mt 19,6), non è innanzitutto da intendere come “giogo” imposto agli uomini, 
bensì come un “dono” fatto alle persone unite in matrimonio” (Francesco, Amoris 
laetitia, 62). 
 
«Ciò che Dio ha unito, l’uomo non deve separare» (Mt 19,6). Dio vi unisce in matrimonio; 
non siete voi a farlo, ma è Dio. Non confondete il vostro reciproco amore con Dio. Dio 
rende il vostro matrimonio indissolubile, lo protegge da ogni pericolo, interiore ed 
esteriore; Dio vuole essere il garante della sua indissolubilità. Questa è una gioiosa 
certezza per quanti sanno che nessuna forza al mondo, nessuna tentazione, nessuna 
debolezza umana può sciogliere ciò che Dio tiene unito; anzi, chi sa questo può dire 
con fiducia; ciò che Dio ha unito, l’uomo non può separare. Liberi da tutte le ansie che 
l’amore porta sempre con sé, potete dirvi, con sicurezza e totale fiducia: non potremo 
perderci mai più, ci apparteniamo reciprocamente fino alla morte per volontà di Dio. 
[BONHOEFFER, D. «Predica di nozze dal carcere. Maggio 1943», in ID., Resistenza e resa, 
Paoline, 1988, 103] 
 
 
Fecondità/generatività 
 
“Il matrimonio è in primo luogo una «intima comunità di vita e di amore coniugale» che 
costituisce un bene per gli stessi sposi, e la sessualità «è ordinata all’amore coniugale 



9 
 

dell’uomo e della donna». Perciò anche «i coniugi ai quali Dio non ha concesso di avere 
figli, possono nondimeno avere una vita coniugale piena di senso, umanamente e 
cristianamente». Ciò nonostante, questa unione è ordinata alla generazione «per la sua 
stessa natura». Il bambino che nasce «non viene ad aggiungersi dall’esterno al 
reciproco amore degli sposi; sboccia al cuore stesso del loro mutuo dono, di cui è frutto 
e compimento». Non giunge come alla fine di un processo, ma invece è presente 
dall’inizio del loro amore come una caratteristica essenziale che non può venire negata 
senza mutilare lo stesso amore. Fin dall’inizio l’amore rifiuta ogni impulso di chiudersi 
in sé stesso e si apre a una fecondità che lo prolunga oltre la sua propria esistenza. 
Dunque nessun atto genitale degli sposi può negare questo significato, benché per 
diverse ragioni non sempre possa di fatto generare una nuova vita” (Francesco, Amoris 
laetitia, 80). 
 
“In questo modo il Creatore ha reso partecipi l’uomo e la donna dell’opera della sua 
creazione e li ha contemporaneamente resi strumenti del suo amore, affidando alla 
loro responsabilità il futuro dell’umanità attraverso la trasmissione della vita umana” 
(Francesco, Amoris laetitia, 81). 
 
“La scelta dell’adozione e dell’affido esprime una particolare fecondità dell’esperienza 
coniugale. Con particolare gratitudine, la Chiesa sostiene le famiglie che accolgono, 
educano e circondano del loro affetto i figli diversamente abili” (Francesco, Amoris 
laetitia, 82). 
 
Generare non è comunque solo ‘fare figli’. Se fosse solo una questione biologica, tutti 
coloro che, per scelta o necessità, non hanno figli, sarebbero esclusi dalla dimensione 
generativa. Mentre, al contrario, chi è genitore sarebbe generativo tout court. [...] 
Generare è sempre molto di più di un atto biologico: è simbolico, politico, 
antropologico. È, cioè, farsi tramite perché qualcosa che vale, grazie a noi (alla nostra 
disponibilità prima che alla nostra volontà), possa esistere. [GIACCARDI, C. – MAGATTI, M., 
Generativi di tutto il mondo, unitevi! Manifesto per la società dei liberi, Feltrinelli, 44] 


