E se ci sposassimo per amore?

Luca Lunardon. Per la Diocesi di Bologna, 29 novembre 2025

Pensando all’incontro di stamattina mi € venuto in mente un episodio che ascoltai
qualche anno fain una conferenza. Nel 1940 genitori della relatrice (che allora avevano
18 e 20 anni di eta) chiesero di potersi sposare. Lui stava per partire per la guerra, i
parenti dissero loro che era una pazzia, ma si sposarono lo stesso con una cerimonia
molto modesta. Dopo la celebrazione la mamma di lei, nonna lda, si avvicino alla figlia
dicendole: «Bene, ti sei sposata. Pud andare bene o pud andare male. DEVE andare
bene».

Nonna Ida esprimeva il modo in cui altempo erano intesi la famiglia e il matrimonio. Lei
allora aveva 46 anni, 9 figli, 3 dei quali erano gia morti. Era piegata per il duro lavoro, dal
punto di vista affettivo il marito non la coccolava certamente, dal punto di vista
sessuale era “usata” da lui. Queste cose, che stonano con la sensibilita odierna, vanno
pero considerate nel contesto del tempo: le donne avevano poche possibilita di studio
e di lavoro retribuito, magari avevano una spinta romantica verso ’lamore, ma i ragazzi
maschi venivano da cultura — quella del ventennio fascista — che neanche si poneva la
questione della parita trauomo e donna. In piu, era il marito che portava in casacio che
serviva per mantenersi, compito della moglie era essere una buona madre ed
educatrice dei figli e gestire la casa. In questo quadro le famiglie tenevano, e in queste
famiglie esteriormente stabili potevano accadere cose anche tristi, di autoritarismo e
talvolta di violenza. C’era molta sofferenza subita dai piu deboli (donne e bambini).
Anche questa famiglia, insomma, aveva le sue difficolta.

Da allora sono passati 70 anni che sembrano 700. Pensate ai cambiamenti: lo sviluppo
industriale, la possibilita del divorzio, ingresso della donna nel mondo del lavoro, la
globalizzazione, il boom della ricchezza per tutti... e una tendenza verso
Uindividualismo, che fa perdere un riferimento comune. Chi € nato negli anni in cui
questo processo e avvenuto, poi, oggi ha la mia eta: parliamo di chi ha circa 30/40 anni,
buona parte delle persone che accompagnate nei corsi al matrimonio. Chi ha la mia eta
e cresciuto con la promessa che avremmo potuto avere tutto, e oggi si sente dire: «<No,
mi dispiace, ci siamo sbagliati. C’e la crisi, la guerra... i tempi sono cambiati».

Capite che chi e giovane fa fatica a progettarsi in questa situazione. Le famiglie, e chi
prova cristianamente a fare famiglia, oggi portano il segno di questo tempo di
precarieta. Inoltre, ¢c’e un analfabetismo nella relazione, perché non c’e qualcuno che
insegna ad amare. Se non siimpara ad amare, si pensa che sia solo questione di trovare
la persona giusta. E invece non € solo questo, ma costruire una relazione stabile,
paritaria, dove ci sia rispetto e un innamorarsi che deve diventare amore costruendolo
giorno per giorno, con appoggio reciproco, bonta, tenerezza... vedete quante cose ci
vogliono per fare una relazione? La nonna Ida, dicendo a sua figlia che il matrimonio

1



avrebbe dovuto andare bene, pensava di chiedere tanto... e invece chiedeva troppo
poco. Quindi, oggi, ci domandiamo: e se ci sposassimo per amore?

Paradossalmente, pero, € proprio la riscoperta dell’amore romantico nella relazione di
coppia ad aver messo in questione la necessita della sua celebrazione nel sacramento.
Quando non c’era questa sensibilita, ci sisposava e se andava bene ci siamava, oppure
ci si sposava dentro una societa che conosceva solo questa modalita di lasciare la
famiglia di origine per andare a vivere con altre persone. E si entrava in un’esperienza
che a lungo termine poteva anche non essere significativa dal punto di vista affettivo.
Un po’ come quando, nel lavoro, se non piace si porta pazienza, perché comunque
bisogna mantenersi.

Quando la dimensione romantica ha preso il sopravvento, € arrivato il contrario: ci si
ama, e se va bene cisisposa. Mettendo in primo piano ’amore, la relazione si puo vivere
in forma privata e non pubblica, e Uistituzione appare cio che contraddice la sua realta
(come quando si dice che “il matrimonio € la tomba dell’amore”).

Quindi, ’idea dominante di chinon celebra il matrimonio € che ilreciproco amore basti
a sé stesso, che il criterio della sua bonta sia 'amore che si vive, senza bisogno di
inquadrarlo in un’istituzione che porta delle costrizioni giuridiche. Se poi ci
aggiungiamo anche il fatto che il matrimonio celebrato in Chiesa € indissolubile, questa
distanza aumenta ancora di piu, per la fatica attuale a immaginare qualcosa che possa
durare per sempre’.

Noi, pero, sappiamo che amare € questione di decisione, non solo di sentimento. E qui
possiamo entrare dal punto di vista della formazione e dell’laccompagnamento, per
sostenere questo amore e vedere anche il sacramento del matrimonio in tale
prospettiva.

Quasi 10 anni fa e stata pubblicata Amoris laetitia. Ha fatto molto rumore per 'ottavo
capitolo, sul discernimento nelle situazioni “imperfette” o di fallimento, main realtai
suoi capitoli piu estesi e importanti sono il quarto, dedicato proprio all’amore nel
matrimonio, e il quinto che tratta del’amore che diventa fecondo.

Quello che ha fatto Amoris laetitia, quindi, ancora piu di dire come accompagnare le
fragilita, e stato rimettere al centro ’amore.

“Il nostro insegnamento sul matrimonio e la famiglia non pu0 cessare di ispirarsi e di
trasfigurarsi alla luce di questo annuncio di amore e di tenerezza, per non diventare
mera difesa di una dottrina fredda e senza vita. Infatti, non si pud neppure comprendere
pienamente il mistero della famiglia cristiana se non alla luce dell’infinito amore del
Padre, che si € manifestato in Cristo, il quale si € donato sino alla fine ed € vivo in mezzo
a noi. Percio desidero contemplare Cristo vivente che € presente in tante storie
d’amore, e invocare il fuoco dello Spirito su tutte le famiglie del mondo” (Amoris laetitia
59).

' Cf. Sesboué, B., Invito a credere. Credere nei sacramenti e riscoprirne la bellezza, San Paolo, 273-283.
2



E poi, per quanto riguarda il sacramento,

“Il sacramento del matrimonio non € una convenzione sociale, un rito vuoto o il mero
segno esterno diunimpegno. Il sacramento € un dono per la santificazione e la salvezza
degli sposi, perché «la loro reciproca appartenenza e la rappresentazione reale, per il
tramite del segno sacramentale, del rapporto stesso di Cristo con la Chiesa. Gli sposi
sono pertanto il richiamo permanente per la Chiesa di cio che € accaduto sulla Croce;
sono l'uno per Ualtra, e per i figli, testimoni della salvezza, di cui il sacramento li rende
partecipi» [Giovanni Paolo Il, Familiaris consortio, 13]. Il matrimonio € una vocazione,
in quanto € una risposta alla specifica chiamata a vivere ’amore coniugale come segno
imperfetto dell’lamore tra Cristo e la Chiesa. Pertanto, la decisione di sposarsi e di
formare una famiglia dev’essere frutto di un discernimento vocazionale” (Amoris
laetitia 72).

Qui vediamo che ’'amore viene messo al centro, ma in maniera realista. Prima viene
analizzato il cosiddetto inno alla carita di San Paolo (1 Cor 13,4-7)

“La carita e paziente,
benevola ¢ la carita;

non e invidiosa,

non si vanta,

non si gonfia d’orgoglio,

non manca di rispetto,

non cerca il proprio interesse,
non si adira,

non tiene conto del male ricevuto,
non gode dell’ingiustizia

ma si rallegra della verita.
Tutto scusa,

tutto crede,

tutto spera,

tutto sopporta”.

E, dopo aver percorso questo inno, passa alla carita coniugale.

“L’inno di san Paolo, che abbiamo percorso, ci permette di passare alla carita
coniugale. Essa € ’'amore che unisce gli sposi, santificato, arricchito e illuminato dalla
grazia del sacramento del matrimonio. E «un’unione affettiva», spirituale e oblativa, che
pero raccoglie in sé latenerezza dell’amicizia e la passione erotica, benché siain grado
di sussistere anche quando i sentimenti e la passione siindebolissero. Il Papa Pio Xl ha
insegnato che tale amore permea tutti i doveri della vita coniugale e «tiene come il
primato della nobilta». Infatti, tale amore forte, versato dallo Spirito Santo, ¢ il riflesso
dell’Alleanza indistruttibile tra Cristo e 'umanita, culminata nella dedizione sino alla
fine, sulla croce: «Lo Spirito, che il Signore effonde, dona il cuore nuovo e rende 'uomo

3



e la donna capaci di amarsi come Cristo ci ha amato. L’amore coniugale raggiunge
quella pienezza a cui € interiormente ordinato, la carita coniugale” (Amoris laetitia 120).

“Il matrimonio € un segno prezioso, perché «quando un uomo e una donna celebrano il
sacramento del Matrimonio, Dio, per cosi dire, si “rispecchia” in essi, imprime in loro i
propri lineamenti e il carattere indelebile del suo amore. Il matrimonio ¢ licona
dell’amore di Dio per noi. Anche Dio, infatti, € comunione: le tre Persone del Padre, del
Figlio e dello Spirito Santo vivono da sempre e per sempre in unita perfetta. Ed € proprio
questo il mistero del Matrimonio: Dio fa dei due sposi una sola esistenza». Questo
comporta conseguenze molto concrete e quotidiane, perché gli sposi, «in forza del
Sacramento, vengono investiti di una vera e propria missione, perché possano rendere
visibile, a partire dalle cose semplici, ordinarie, 'amore con cui Cristo ama la sua
Chiesa, continuando a donare la vita per lei” (Amoris laetitia 121).

“Tuttavia, non € bene confondere piani differenti: non si deve gettare sopra due persone
limitate il tremendo peso di dover riprodurre in maniera perfetta 'unione che esiste tra
Cristo e la sua Chiesa, perché il matrimonio come segno implica «un processo
dinamico, che avanza gradualmente con la progressiva integrazione dei doni di Dio»”
(Amoris laetitia 122).

“Una delle cause che portano alla rottura dei matrimoni € avere aspettative troppo alte
riguardo alla vita coniugale. Quando si scopre la realta, piu limitata e problematica di
quella che si aveva sognato, la soluzione non €& pensare rapidamente e
irresponsabilmente alla separazione, ma assumere il matrimonio come un cammino di
maturazione, in cui ognuno dei coniugi &€ uno strumento di Dio per far crescere Ualtro. E
possibile il cambiamento, la crescita, lo sviluppo delle buone potenzialita che ognuno
porta in sé. Ogni matrimonio & una “storia di salvezza”, e questo suppone che si parta
da una fragilita che, grazie al dono di Dio e a una risposta creativa e generosa, via via
lascia spazio a unarealta sempre piu solida e preziosa” (Amoris laetitia 221).

Quindi, qui capiamo che si mette senza paura 'amore al centro, ma lo si fa in modo
realista. Infatti, il matrimonio € un sacramento molto originale rispetto agli altri, perché
in €sso € una situazione umana che viene assunta a dono di Dio, e viene marcata come
caratteristica della relazione tra Cristo e la Chiesa. A differenza dell’acqua, dell’olio,
del pane e del vino, che sono la “materia” che insieme a formula e ministro fanno gli
altri sacramenti, ’amore tra uomo e donna € una realta che cambia nel tempo, e infatti
abbiamo un’altra caratteristica che distingue il matrimonio dagli altri sacramenti, cioe
il fatto che i ministri non sono il ministro ordinato (diacono, presbitero, vescovo), ma gli
sposi stessi.

Se ragioniamo guardando pastoralmente la celebrazione dei sacramenti, ci vengono in
mente una serie di problemi di cui siamo abbastanza consapevoli. Pensiamo in
generale alla partecipazione a Messa, a come si accoglie la domanda di celebrare i
sacramenti dell’iniziazione cristiana (Battesimo, Cresima, Eucaristica), a come ci si

4



confessa, a quante persone ricevono l'ordine sacro, al sacramento dell’'unzione dei
malati rinviato alla fine della vita, quando invece dovrebbe essere un sacramento di
guarigione. Vedete che non abbiamo difficolta solo con il sacramento del matrimonio...

Se poi guardiamo il rapporto tra Uesperienza dei sacramenti e le pratiche, cioe il modo
di vivere che la celebrazione dei sacramenti dovrebbe suscitare, possiamo avere
commenti moralistici del tipo: “la gente non siimpegna, non € preparata, non € matura,
i pretinon sanno fare il loro mestiere, non si spiegano...” e sono motivi veri, perché sono
umani. E quindi, magari, moltiplichiamo le catechesi, perché pensiamo che il problema
sia che le persone non capiscono abbastanza. E visto che non cambia granché, ci
domandiamo: perché una tale somma di buone intenzioni (per dare ad altri una cosa
della quale siamo convinti) produce una tale fatica?

Se non ci accontentiamo della logica moralistica (giusto/sbagliato, preparato/non
preparato...) sorgono domande rilevanti, e vediamo che la vera questione ¢ la
corrispondenza tra la pratica sacramentaria e U'identita cristiana.

Alcuni testi di Luca che riguardano 'accesso alla fede sembrano costruiti sullo stesso
modello®. Sono lepisodio dei discepoli di Emmaus (Lc 21,13-35), del battesimo
dell’etiope (At 8, 26-40) e il primo racconto della conversione di Saulo (At 9,1-20). Sono
tre testiin cui la mediazione della Chiesa permette ai discepoli di accedere alla fede. E
questa mediazione ¢ attestata a tre livelli:

- Tale mediazione € presente attraverso ’annuncio della morte e risurrezione di Gesu
come chiave di lettura di tutte le scritture, e si coglie il senso di questo attraverso una
guida.

- Questa fede rimane incompiuta finché non avviene un gesto sacramentale: lo
spezzare il pane, il battesimo, U'imposizione delle mani.

- Gli occhi si aprono, ma su una assenza: chi aveva loro aperto gli occhi scompare, e
questa presenza diventata invisibile spinge i testimoni a proclamarla nell'impegno
missionario.

Quindi, la Chiesa ha il compito, in mezzo al mondo e per il mondo, di mantenere viva la
memoria di cio che Gesu ha vissuto e del perché Dio lo ha risuscitato dalla morte;
memoria attraverso le Scritture, lette e interpretate come parlanti di lui e della sua
Parola viva; memoria attraverso i sacramenti, riconosciuti come gesti salvatori;
memoria attraverso la testimonianza etica della conversione, vissuta come servizio
dellumanita.

SCHEMA (vedi slide)

La questione centrale € la sacramentalita, termine teologico che comprende anche
Uesperienza liturgica: dove si mette, che posto ha nella vita cristiana? Che funzione
dovrebbe avere? Perché, quando la parola di Dio (o, peggio, la parola umana) deborda
sulla liturgia, i sacramenti diventano un mezzo per far passare le cose piu concettuali

2 Qui seguo quanto presenta CHAUVET, L.-M., | sacramenti. Aspetti teologici e pastorali, Ancora, 50-63.
5



(si dice la Messa per poter fare 'omelia, si posticipa la Cresima per fare due anni di
catechesiin piu...) La liturgia, poi, se sborda nella carita diventa un impegno.

Allora, la sacramentalita come categoria cosa ci dice? Negli ultimi quattro secoli di
storia abbiamo perso questo aspetto, dedicandoci soprattutto all’aspetto disciplinare
e canonistico dei sacramenti®. Oggi, invece, rimettere ’amore al centro del sacramento
del matrimonio cosa ci dice?

Se la parola di Dio sta dalla parte della rivelazione e Uetica dalla parte della nostra
assunzione responsabile nella storia, la liturgia € esattamente il luogo in cui queste due
liberta sigiocano. Incontro tra liberta, nei momenti cruciali della nostra esperienza, che
detto in termini teologici e Uinterazione tra la grazia di Dio e il nostro assenso.

Vedete quanto questa questione € decisiva, e deve permettere di fare esperienza di
questa cosa? Nel sacramento deve succedere che la liberta di Dio e quella delle
persone, in un momento determinato nella loro vita, per la mediazione della Chiesa (e
non come atto di devozione individuale) si incontrano e fanno il corpo di cio che viene
dopo.

Quando si parla difede nella celebrazione del matrimonio, siintende la consapevolezza
della nostra dimensione umana davanti a Dio, perché non e la stessa cosa (per
esempio) guardarsi con occhi umani e guardarsi con gli occhi di Dio. Noi abbiamo
trascurato molto nei secoli passati la realta sacramentale in senso stretto (cioe come
si intendeva la sacramentalita nei primi secoli della Chiesa, prima dell’esasperazione
neoscolastica e della sistematizzazione nel concilio di Trento). Guardando il
matrimonio in chiave giuridica, ad esempio, riduciamo Uindissolubilita a una catena al
collo, a una prova di sforzo. Noi dobbiamo restituire al sacramento tutta la sua portata,
che non puo essere compresa senza essere messa in dialogo con la cultura in ogni
tempo. Cosi si puo dire il sacramento ancora oggi.

Tutta la realta sacramentale necessita di uno sguardo adeguato: ogni sacramento
custodisce una promessa garantita da Dio, in cui si entra con la logica del dono del
dono sorprendente. Cosi saltano le categorie giuridiche come unico punto di vista per
guardare il matrimonio. Non un dover essere ma un poter essere, sotto la verita
evangelica: considerate come Gesu si poneva nei confronti della storia e delle storie:
precede, sorprende, esercita il ministero del dono. Dobbiamo prendere questo
paradigma e applicarlo alla nostra cultura, alla quale la Chiesa pud ancora offrire
molto, e avere fiducia nel gratuito. Avere incastrato il matrimonio nella logica
commerciale del contratto non e gratuita, non € piu fede, ma diventa un peso incapace
di accompagnare umanamente una storia.

Noi abbiamo un immenso patrimonio teologico, spirituale, culturale e umano che,
liberato da una trama giuridica che da sola non rende giustizia, potrebbe essere
riscoperto in tutta la sua ricchezza.

3 Sul concetto di sacramentalitd lungo la storia della Chiesa, cf. CHAUVET, L.-M., «Sacramento: un concetto
analogico», in ID., Della mediazione. Quattro studi di teologia sacramentaria fondamentale, Cittadella, 123-179.
6



Quello che faremo insieme, oggi, e dirci la ricchezza del sacramento del matrimonio,
come possa illuminare la vita degli sposi e di chi magari non sente il bisogno di
celebrarlo. Non accontentandoci di una impostazione giuridica o contrattualistica,
vorremmo guardare alla sacramentalita, riconoscendola nelle tre caratteristiche
fondamentali dell’amore nel matrimonio cristiano, che sono 'unita, l'indissolubilita e
la fecondita.

TESTI DI RIFERIMENTO DOPO LA PAUSA

Unita/esclusivita

“La prima proprieta essenziale del matrimonio, Uunita, [...] pu0 essere definita come
Uunione unica ed esclusiva tra una sola donna e un solo uomo o, in altre parole, come
Uappartenenza reciproca dei due, che non puo essere condivisa con altri” (Dicastero
per la Dottrina della Fede, Una caro. Elogio della monogamia, 2025, 5).

“Sebbene ciascuna unione sponsale sia una realta unica, incarnata nei limiti umani,
ogni matrimonio autentico € un’unita composta da due singoli, che richiede una
relazione cosi intima e totalizzante da non poter essere condivisa con altri. Allo stesso
tempo, poiché € un’unione tra due persone che hanno esattamente la stessa dignita e
gli stessi diritti, essa esige quell’esclusivita che impedisce all’altro di essere
relativizzato nel suo valore unico e di essere usato solo come mezzo tra gli altri per
soddisfare dei bisogni. Questa e la verita della monogamia che la Chiesa legge nella
Scrittura, quando afferma che da due diventano “una sola carne”. E la prima
caratteristica essenziale e inalienabile di quell’amicizia cosi peculiare che e il
matrimonio, e che richiede come manifestazione esistenziale una relazione
totalizzante - spirituale e corporea — che matura e cresce sempre piu verso un’unione
che rifletta la bellezza della comunione trinitaria e dell’unione tra Cristo e il suo amato
Popolo” (Dicastero per la Dottrina della Fede, Una caro. Elogio della monogamia, 2025,
154).

“Quest’unione esige la crescita costante dell’amore [...]. L’unita matrimoniale non e
solo una realta che deve essere sempre meglio compresa nel suo senso piu bello, ma
anche una realta dinamica, chiamata a uno sviluppo continuo. Come afferma il
Concilio Vaticano Il, il marito e la moglie «sperimentano il senso della propria unita e
sempre piu pienamente la conseguono» [Gaudium et spes, 48]. Perché «il meglio e
quello che non € stato ancora raggiunto, il vino maturato col tempo» [Amoris laetitia,
135]” (Dicastero per la Dottrina della Fede, Una caro. Elogio della monogamia, 2025,
156).



Indissolubilita/fedelta

“L’amore matrimoniale non si custodisce prima di tutto parlando dell’indissolubilita
come di un obbligo, o ripetendo una dottrina, ma fortificandolo grazie ad una crescita
costante sotto U'impulso della grazia. L’amore che non cresce inizia a correre rischi, e
possiamo crescere soltanto corrispondendo alla grazia divina mediante piu atti di
amore, con atti di affetto piu frequenti, piu intensi, piu generosi, piu teneri, piu allegri. Il
marito e la moglie sperimentano il senso della propria unita e sempre piu pienamente
la conseguono. Il dono dell’amore divino che si effonde sugli sposi € al tempo stesso
un appello ad un costante sviluppo di questo regalo della grazia” (Francesco, Amoris
laetitia, 134).

“Questa inequivocabile insistenza sull'indissolubilita del vincolo matrimoniale ha
potuto lasciare perplessi e apparire come un'esigenza irrealizzabile. Tuttavia Gesu non
ha caricato gli sposi di un fardello impossibile da portare e troppo gravoso, piu pesante
della Legge di Mose. Venendo aristabilire l'ordine iniziale della creazione sconvolto dal
peccato, egli stesso dona la forza e la grazia per vivere il matrimonio nella nuova
dimensione del regno di Dio. Seguendo Cristo, rinnegando se stessi, prendendo su di
sé la propria croce, gli sposi potranno capire il senso originale del matrimonio e viverlo
con l'aiuto di Cristo. Questa grazia del Matrimonio cristiano € un frutto della croce di
Cristo, sorgente di ogni vita cristiana” (Catechismo della Chiesa Cattolica, n. 1615).

“L’indissolubilita del matrimonio (“Quello dunque che Dio ha congiunto, 'uomo non lo
separi”: Mt 19,6), non e innanzitutto da intendere come “giogo” imposto agli uomini,
bensi come un “dono” fatto alle persone unite in matrimonio” (Francesco, Amoris
laetitia, 62).

«Cio che Dio ha unito, 'uomo non deve separare» (Mt 19,6). Dio vi unisce in matrimonio;
non siete voi a farlo, ma € Dio. Non confondete il vostro reciproco amore con Dio. Dio
rende il vostro matrimonio indissolubile, lo protegge da ogni pericolo, interiore ed
esteriore; Dio vuole essere il garante della sua indissolubilita. Questa € una gioiosa
certezza per quanti sanno che nessuna forza al mondo, nessuna tentazione, nessuna
debolezza umana puo sciogliere cido che Dio tiene unito; anzi, chi sa questo puo dire
con fiducia; cio che Dio ha unito, 'uomo non puo separare. Liberi da tutte le ansie che
’amore porta sempre con sé€, potete dirvi, con sicurezza e totale fiducia: non potremo
perderci mai piu, ci apparteniamo reciprocamente fino alla morte per volonta di Dio.
[BONHOEFFER, D. «Predica di nozze dal carcere. Maggio 1943», in ID., Resistenza e resa,
Paoline, 1988, 103]

Fecondita/generativita
“Il matrimonio € in primo luogo una «intima comunita di vita e di amore coniugale» che

costituisce un bene per gli stessi sposi, e la sessualita «¢ ordinata all’amore coniugale
8



dell'uomo e della donna». Percio anche «i coniugi ai quali Dio non ha concesso di avere
figli, possono nondimeno avere una vita coniugale piena di senso, umanamente e
cristianamente». Cid nonostante, questa unione € ordinata alla generazione «per la sua
stessa natura». Il bambino che nasce «non viene ad aggiungersi dall’esterno al
reciproco amore degli sposi; sboccia al cuore stesso del loro mutuo dono, di cui e frutto
e compimento». Non giunge come alla fine di un processo, ma invece € presente
dall’inizio del loro amore come una caratteristica essenziale che non puo venire negata
senza mutilare lo stesso amore. Fin dall’inizio 'amore rifiuta ogni impulso di chiudersi
in sé stesso e si apre a una fecondita che lo prolunga oltre la sua propria esistenza.
Dunque nessun atto genitale degli sposi puo negare questo significato, benché per
diverse ragioni non sempre possa di fatto generare una nuova vita” (Francesco, Amoris
laetitia, 80).

“In questo modo il Creatore ha reso partecipi 'uomo e la donna dell’opera della sua
creazione e li ha contemporaneamente resi strumenti del suo amore, affidando alla
loro responsabilita il futuro dell’umanita attraverso la trasmissione della vita umana”
(Francesco, Amoiris laetitia, 81).

“La scelta dell’adozione e dell’affido esprime una particolare fecondita dell’esperienza
coniugale. Con particolare gratitudine, la Chiesa sostiene le famiglie che accolgono,
educano e circondano del loro affetto i figli diversamente abili” (Francesco, Amoris
laetitia, 82).

Generare non e comunque solo ‘fare figli’. Se fosse solo una questione biologica, tutti
coloro che, per scelta o necessita, non hanno figli, sarebbero esclusi dalla dimensione
generativa. Mentre, al contrario, chi € genitore sarebbe generativo tout court. [...]
Generare € sempre molto di piu di un atto biologico: € simbolico, politico,
antropologico. E, ciog, farsi tramite perché qualcosa che vale, grazie a noi (alla nostra
disponibilita prima che alla nostra volonta), possa esistere. [GIACCARDI, C.-MAGATTI, M.,
Generativi di tutto il mondo, unitevi! Manifesto per la societa dei liberi, Feltrinelli, 44]



